PARROQUIA DE SANT JOAN, Sant Raimon de Penyafort 2026.
Bon dia,

En nom del grup organitzador d’aquesta Eucaristia de celebracié del nostre Sant Patré i de record cap els
companys i companyes que ens han deixat aquest any, agraim de forma entranyable a I'Excel. | Rvdm
Senyor Bisbe Daniel Palau i Valero la seva Presencia i celebracié d’aquesta Eucaristia, tot continuant la
del Bisbe emérit Exem i Rcdm Senyor Salvador Giménez, agraim al benvolgut Mossén Xavier Navarro el
seu compromis en la celebracié d’aquesta Santa Missa.

Agrair, com ja afortunadament és habitual, la preséncia en aquest acte de la nostra Degana Senyora
Maria Antonieta i de la junta del Col-legi.

Apreciats companys i companyes en la professio; advocats, juristes, amics i familiars, en particular dels
companys difunts Senyors/es: Alfonso Navio Alcala, Joan Baptista Pifarré Gené, Soledad Lépez Garroféi
Xavier Revés i Noriega en benefici de qui celebrem aquesta Eucaristia.

Ens apleguem avui, com cada any, en aquesta celebracié solemne en honor del Sant Ramon de
Penyafort, el nostre Patro, per donar-li gracies com a referent pel seu llegat i, en atencié al seu mestratge
m’he permés donar un subtitol a aquestes paraules d'agraiment i reflexio:

PENSAR EN TEMPS DE CONSIGNES

Permeteu-me comencgar amb una escena molt habitual en el nostre mén de jutjats i despatxos, en la
universitat, a les xarxes o fins i tot en converses familiars i d’amics.

Algu expressa una opinid, no una provocacié gratuita. Simplement una opinié que no coincideix amb la
dominant. Massa vegades la resposta no sol ser un argument, sind una etiqueta. No se li diu: “no hi estic
d’acord”, sin6 “ets perillés”. No es discuteix el que diu, sind que es desqualifica qui és, se’l cancel-la.

Aixd és sorprenent. Vivim en una época que parla constantment de llibertat, tolerancia, diversitat i
progrés. |, tanmateix, mai no havia estat tan arriscat discrepar. Alguna cosa no acaba de quadrar. | quan
alguna cosa no quadra, els juristes, els advocats, nosaltres, tenim I'obligacié de no repetir aquestes
consignes, siné que tenim l'obligacié de pensar.

Potser el gran perill del mén modern no és que la gent cregui en coses absurdes, siné que deixi de creure
en coses evidents. Es potser per aixd que a mi m’'agraden tant les paradoxes, perqué la paradoxa no
imposa, sind que obliga a raonar.

Avui us proposo, tot rellegint Chesternon i Unamuno -els reis de la paradoxa-, recorrer a set paradoxes,
no per donar cap llicd, sind per recuperar una habilitat basica: pensar sense por.

1.- La tolerancia.

Se'ns diu que una societat madura és una societat tolerant. Fins aqui, cap problema. Perd
immediatament s’hi afegeix una condicié: cal ser intolerant amb els intolerants. | aqui apareix la primera
paradoxa.

Si per defensar la tolerancia he de practicar la intolerancia, aleshores la tolerancia deixa de ser un principi
moral i es converteix en una eina de poder. Si només tolerem els qui pensen com nosaltres, no som
tolerants. Som selectius. | la selectivitat no és una virtut ética, és una decisio politica.

2.- La inclusié.

La inclusi6 és presentada com el gran ideal del nostre temps: ningl no ha de quedar fora. |, tanmateix, hi
ha persones que queden fora automaticament per discrepar de determinades idees.

Aqui la paradoxa és clara: excloure els exclosos no elimina I'exclusid; simplement canvia qui controla la
clau de laporta.

Tota comunitat estableix limits. EI problema no és tenir-los, sind negar-los mentre s’exerceixen amb
contundéncia moral.



La pregunta és inevitable: Es possible una inclusié que no necessiti expulsar ningu?

3.- La diversitat.

Celebrem la diversitat cultural, identitaria, estética. | aixd, potser, és positiu. Perd hi ha una diversitat que
incomoda especialment: la diversitat de pensament.

Es pot ser diferent en moltes coses, perd pensar diferent sovint té un cost. Aqui apareix la paradoxa: es
proclama la diversitat mentre s’exigeix unanimitat.

La pregunta és clara: Pot existir una diversitat real sense desacord?

Una societat sense desacord no és diversa, és homogénia. | una societat homogénia no necessita
arguments, nomeés consignes.

4.- Arribem a la nostra, a la que més ens ha d'importar: La justicia.

Tots coincidim que la discriminacié és injusta. Perd avui es defensa la discriminacié “bona”, la que es fa
amb intencions correctores.

La paradoxa és incomoda perd necessaria: la discriminacié continua sent discriminacio, fins i tot quan es
fa amb bones intencions.

Quan tractem les persones no pel que fan, sind pel que son o representen, abandonem la justicia i
entrem en una logica de castig col-lectiu.

La pregunta és aquesta: Pot corregir-se una injusticia cometent-ne una altra?
o simplement estem canviant en benefici de qui paga el preu?

5.- La veritat.

Una de les frases més repetides del nostre temps és: “no existeixen veritats absolutes”. Sovint es
presenta com una postura oberta i tolerant. Perd mirem-la amb calma. Aquesta afirmacié és
absolutament certa o només relativament certa? Si és absoluta, es contradiu. Si és relativa, no obliga
ningu.

La paradoxa és evident: negar tota veritat absoluta exigeix afirmar-ne almenys una.

La pregunta no és si posseim tota la veritat, sind si existeix alguna cosa veritable independentment de
nosaltres. Perqué una societat que renuncia a la veritat no esdevé més lliure, sin6 més vulnerable al
poder del més fort.

Me venen al cap les paraules de Claudia Précula, 'esposa de Ponci Pilat: «Vigila amb el que fas Ponci
perqué aquest Home es la veritaty.

6.- El progrés.

Tot canvi sembla anomenar-se progrés. Perd no tot canvi millora. Canviar és facil; millorar requereix
criteri.

Chesterton deia que abans de treure una tanca convé entendre per qué algu la va posar. No perqué tota
tanca sigui bona, sin6é perqué enderrocar sense comprendre és irresponsable.

La pregunta és fonamental: Com sabem si un canvi és realment progrés i no simple destruccié? -pensem
en l'avortament-

Sense una idea del bé, el progrés esdeveé una paraula buida.

7.- | arribem a la llibertat.

Mai no s’ha parlat tant de llibertat. |, tanmateix, mai no hi ha hagut tantes coses que no es poden dir,
preguntar o pensar en veu alta.

Aqui apareix la paradoxa final: quan la llibertat s’imposa, deixa de ser llibertat.

La llibertat auténtica inclou la possibilitat de dissentir, d’equivocar-se, d’'incomodar. Quan el desacord es
castiga en nom del bé comu, la llibertat es transforma en obediéncia moralment justificada.

La pregunta és clara: pot existir llibertat sense dret a dissentir?

Hem treballat de forma telegrafica set paradoxes que tenen molt a veure amb la nostra feina de juristes. |
potser ara podem fer el pas final.

Aquestes paradoxes no s6n només errors logics del nostre temps. Apunten a una dificultat més profunda:
la incapacitat contemporania de mantenir unides la veritat, la raé i la llibertat.

| aqui és on apareix, inevitablement, el cristianisme, no com una ideologia, ni com un programa politic, ni
com una identitat cultural. El cristianisme neix d’'una paradoxa radical: que la Veritat no és una idea, sin6
una Persona.

Jesus no diu “jo tinc la veritat”, siné: ‘jo séc la Veritat”.



Aix0 és intel-lectualment explosiu. Perqué si la veritat és una persona, no pot imposar-se per la for¢a, ni
reduir-se a consens, ni eliminar la llibertat de qui la rebutja. Només pot proposar-se.

Per aix0 els catodlics, quan som fidels a nosaltres mateixos, no anul-lem la rad, sin6 que confiem prou en
ella com per dialogar. No eliminem la llibertat, sin6 que la protegim del cinisme. No tenim por de les
preguntes, perqué creiem que la veritat no necessita ser defensada amb censura.

En un context pretesament intel-lectualment potent com el nostre, de persones formades en universitat,
aixd és decisiu. Defensar avui el pensament catolic i fer-lo referent del nostre actuar no és un gest
reaccionari, sind profundament universitari i fins i tot t&cnic en la nostra feina diaria. No demana privilegis.
Demana una sola cosa: El dret a ser pensat honestament.

Potser, al final, la pregunta decisiva no és si el catolicisme és acceptable per al mén modern.

Potser la pregunta és si el mén modern encara s’atreveix a acceptar una veritat que no pot controlar, la
que Déu és entre nosaltres, també entre els jutges, fiscals, advocats, procuradors i mira tot el que fem i
en pren nota.

| aquesta —ahir com avui— continua sent la paradoxa més incomoda, i per aixd0 mateix, la més
alliberadora: Déu és entre nosaltres i ens parla com un Pare.

En memoria dels companys difunts Senyors/es: Alfonso Navio Alcala, Joan Baptista Pifarré Gené,
Soledad Lopez Garroféi Xavier Revés i Noriega

Moltes gracies.
Josep Felip i Fillat.
Advocat. Col 571. Lleida.

FELIP Firmado

digitalmente por
FILLAT FELIP FILLAT JOSE
JOSE - - 78069336E

Fecha: 2026.01.30

78069336E 14:28:03 +01'00"



		2026-01-30T14:28:03+0100
	FELIP FILLAT JOSE - 78069336E




