
PARRÒQUIA DE SANT JOAN, Sant Raimon de Penyafort 2026.

Bon dia,  

En nom del grup organitzador d’aquesta Eucaristia de celebració del nostre Sant Patró i de record cap els
companys i companyes que ens han deixat aquest any, agraïm de forma entranyable a l'Excel. I Rvdm
Senyor Bisbe Daniel Palau i Valero la seva Presencia i celebració d’aquesta Eucaristia, tot continuant la
del Bisbe emèrit Excm i Rcdm Senyor Salvador Giménez, agraïm al benvolgut Mossèn Xavier Navarro el
seu compromís en la celebració d’aquesta Santa Missa. 

Agrair, com ja afortunadament és habitual, la presència en aquest acte de la nostra Degana Senyora
Maria Antonieta i de la junta del Col·legi.

Apreciats companys i companyes en la professió; advocats, juristes, amics i familiars, en particular dels
companys difunts Senyors/es: Alfonso Navio Alcala, Joan Baptista Pifarré Gené, Soledad López Garroféi
Xavier Revés i Noriega en benefici de qui celebrem aquesta Eucaristia. 

Ens  apleguem  avui,  com  cada  any,  en  aquesta  celebració  solemne  en  honor  del  Sant  Ramon  de
Penyafort, el nostre Patró, per donar-li gràcies com a referent pel seu llegat i, en atenció al seu mestratge
m’he permès donar un subtítol a aquestes paraules d'agraïment i reflexió:

PENSAR EN TEMPS DE CONSIGNES

Permeteu-me començar amb una escena molt habitual en el  nostre món de jutjats i  despatxos, en la
universitat, a les xarxes o fins i tot en converses familiars i d’amics.

Algú expressa una opinió, no una provocació gratuïta. Simplement una opinió que no coincideix amb la
dominant. Massa vegades la resposta no sol ser un argument, sinó una etiqueta. No se li diu: “no hi estic
d’acord”, sinó “ets perillós”. No es discuteix el que diu, sinó que es desqualifica qui és, se’l cancel·la.

Això  és  sorprenent.  Vivim  en  una  època  que  parla  constantment  de  llibertat,  tolerància,  diversitat  i
progrés. I, tanmateix, mai no havia estat tan arriscat discrepar. Alguna cosa no acaba de quadrar. I quan
alguna cosa no quadra,  els  juristes,  els  advocats,  nosaltres,  tenim l’obligació de no repetir  aquestes
consignes, sinó que tenim l’obligació de pensar.

Potser el gran perill del món modern no és que la gent cregui en coses absurdes, sinó que deixi de creure
en coses evidents. És potser per això que a mi m’agraden tant les paradoxes,  perquè la paradoxa no
imposa, sinó que obliga a raonar.

Avui us proposo, tot rellegint Chesternon i Unamuno -els reis de la paradoxa-, recórrer a set paradoxes,
no per donar cap lliçó, sinó per recuperar una habilitat bàsica: pensar sense por.

1.- La tolerància.
Se’ns  diu  que  una  societat  madura  és  una  societat  tolerant.  Fins  aquí,  cap  problema.  Però
immediatament s’hi afegeix una condició: cal ser intolerant amb els intolerants. I aquí apareix la primera
paradoxa.

Si per defensar la tolerància he de practicar la intolerància, aleshores la tolerància deixa de ser un principi
moral i es converteix en una eina de poder.  Si només tolerem els qui pensen com nosaltres, no som
tolerants. Som selectius. I la selectivitat no és una virtut ètica, és una decisió política.

2.- La inclusió.
La inclusió és presentada com el gran ideal del nostre temps: ningú no ha de quedar fora. I, tanmateix, hi
ha persones que queden fora automàticament per discrepar de determinades idees.
Aquí la paradoxa és clara: excloure els exclosos no elimina l’exclusió; simplement canvia qui controla la
clau de laporta.
Tota comunitat  estableix  límits.  El  problema no és  tenir-los,  sinó negar-los  mentre  s’exerceixen amb
contundència moral.



La pregunta és inevitable: És possible una inclusió que no necessiti expulsar ningú?

3.- La diversitat.
Celebrem la diversitat cultural, identitària, estètica. I això, potser, és positiu. Però hi ha una diversitat que
incomoda especialment: la diversitat de pensament.
Es pot ser diferent en moltes coses, però pensar diferent sovint té un cost. Aquí apareix la paradoxa: es
proclama la diversitat mentre s’exigeix unanimitat.
La pregunta és clara: Pot existir una diversitat real sense desacord?
Una  societat  sense desacord  no  és  diversa,  és  homogènia.  I  una  societat  homogènia  no necessita
arguments, només consignes.

4.- Arribem a la nostra, a la que més ens ha d’importar: La justícia.
Tots coincidim que la discriminació és injusta. Però avui es defensa la discriminació “bona”, la que es fa
amb intencions correctores.
La paradoxa és incòmoda però necessària: la discriminació continua sent discriminació, fins i tot quan es
fa amb bones intencions.
Quan tractem les persones no pel  que fan,  sinó pel  que són o representen,  abandonem la justícia i
entrem en una lògica de càstig col·lectiu.
La  pregunta  és  aquesta:  Pot  corregir-se  una  injustícia  cometent-ne  una  altra?
o simplement estem canviant en benefici de qui paga el preu?

5.- La veritat.
Una  de  les  frases  més  repetides  del  nostre  temps  és:  “no  existeixen  veritats  absolutes”.  Sovint  es
presenta  com  una  postura  oberta  i  tolerant.  Però  mirem-la  amb  calma.  Aquesta  afirmació  és
absolutament certa o només relativament certa? Si és absoluta, es contradiu. Si és relativa, no obliga
ningú.
La paradoxa és evident: negar tota veritat absoluta exigeix afirmar-ne almenys una.
La pregunta no és si posseïm tota la veritat, sinó si  existeix alguna cosa veritable independentment de
nosaltres. Perquè una societat que renuncia a la veritat no esdevé més lliure, sinó més vulnerable al
poder del més fort.
Me venen al cap les paraules de Claudia Prócula, l’esposa de Ponci Pilat: «Vigila amb el que fas Ponci
perquè aquest Home es la veritat».  

6.- El progrés.
Tot  canvi  sembla anomenar-se progrés. Però no tot canvi millora.  Canviar és fàcil;  millorar  requereix
criteri.
Chesterton deia que abans de treure una tanca convé entendre per què algú la va posar. No perquè tota
tanca sigui bona, sinó perquè enderrocar sense comprendre és irresponsable.
La pregunta és fonamental: Com sabem si un canvi és realment progrés i no simple destrucció? -pensem
en l’avortament-
Sense una idea del bé, el progrés esdevé una paraula buida.

7.- I arribem a la llibertat.
Mai no s’ha parlat tant de llibertat. I, tanmateix, mai no hi ha hagut tantes coses que no es poden dir,
preguntar o pensar en veu alta.
Aquí apareix la paradoxa final: quan la llibertat s’imposa, deixa de ser llibertat.
La llibertat autèntica inclou la possibilitat de dissentir, d’equivocar-se, d’incomodar. Quan el desacord es
castiga en nom del bé comú, la llibertat es transforma en obediència moralment justificada.
La pregunta és clara: pot existir llibertat sense dret a dissentir?

Hem treballat de forma telegràfica set paradoxes que tenen molt a veure amb la nostra feina de juristes. I
potser ara podem fer el pas final. 
Aquestes paradoxes no són només errors lògics del nostre temps. Apunten a una dificultat més profunda:
la incapacitat contemporània de mantenir unides la veritat, la raó i la llibertat.
I aquí és on apareix, inevitablement, el cristianisme, no com una ideologia, ni com un programa polític, ni
com una identitat cultural. El cristianisme neix d’una paradoxa radical: que la Veritat no és una idea, sinó
una Persona.
Jesús no diu “jo tinc la veritat”, sinó: “jo sóc la Veritat”.



Això és intel·lectualment explosiu. Perquè si la veritat és una persona, no pot imposar-se per la força, ni
reduir-se a consens, ni eliminar la llibertat de qui la rebutja. Només pot proposar-se.

Per això els catòlics, quan som fidels a nosaltres mateixos, no anul·lem la raó, sinó que confiem prou en
ella com per dialogar. No eliminem la llibertat,  sinó que la protegim del  cinisme. No tenim por de les
preguntes, perquè creiem que la veritat no necessita ser defensada amb censura.

En un context pretesament intel·lectualment potent com el nostre, de persones formades en universitat,
això és decisiu.  Defensar  avui  el  pensament  catòlic  i  fer-lo referent  del  nostre actuar  no és un gest
reaccionari, sinó profundament universitari i fins i tot tècnic en la nostra feina diària. No demana privilegis.
Demana una sola cosa: El dret a ser pensat honestament.

Potser, al final, la pregunta decisiva no és si el catolicisme és acceptable per al món modern.

Potser la pregunta és si el món modern encara s’atreveix a acceptar una veritat que no pot controlar, la
que Déu és entre nosaltres, també entre els jutges, fiscals, advocats, procuradors i mira tot el que fem i
en pren nota.

I  aquesta  —ahir  com  avui—  continua  sent  la  paradoxa  més  incòmoda,  i  per  això  mateix,  la  més
alliberadora: Déu és entre nosaltres i ens parla com un Pare.

En  memòria  dels  companys  difunts  Senyors/es:  Alfonso  Navio  Alcala,  Joan  Baptista  Pifarré  Gené,
Soledad López Garroféi Xavier Revés i Noriega

Moltes gràcies.
Josep Felip i Fillat.
Advocat. Col 571. Lleida.


		2026-01-30T14:28:03+0100
	FELIP FILLAT JOSE - 78069336E




